
 

 

Esprit 
88 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISBN: 978-88-99433-67-3 

Finito di stampare nel mese di Aprile 2017 

------------------------------------------------------------------ 
Copyright © 2017 Casa Editrice Limina Mentis di Lorena Panzeri, Villasanta (MB). 

Tutti i diritti sono riservati. Nessuna parte di questa pubblicazione può essere fotocopiata, 

riprodotta, archiviata, memorizzata o trasmessa in qualsiasi forma o mezzo - elettronico, 

meccanico, digitale - se non nei termini previsti dalla legge che tutela il Diritto d’Autore. 

 



 

 
PLATONE NEL 

PENSIERO MODERNO  
E CONTEMPORANEO 

Vol. X 
 
 

a cura di 
Andrea Muni 

 
 
 

 
 
 



 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

I lettori che desiderano informarsi sui libri e sull’insieme dell’attività della  

Casa Editrice Limina Mentis possono consultare il sito internet:  

www.liminamentis.com 

o scrive all’indirizzo email:  

redazione@liminamentis.com 

mailto:redazione@liminamentis.com


ALFIO NAZARENO RIZZO 
 
 

 
89 

OLTRE LA FILOSOFIA. 
PLATONE E NIETZSCHE NEL PENSIERO  

DI GIORGIO COLLI 
ALFIO NAZARENO RIZZO 

 
 
 
     È difficile trovare nella storia della filosofia un uomo che presenti una va-
rietà e una ricchezza di pensiero quale Platone ci offre nelle sue opere; in lui 
confluiscono e si unificano tutte le creazioni spirituali del V e VI secolo, filo-
sofia, arte e religione. 
 
Con queste parole, il giovane Giorgio Colli introduce la personalità di 
Platone nel suo «primo lavoro di un certo impegno»1. Alla venerazio-
ne dei primi scritti giovanili si affiancherà la critica severa delle opere 
più tarde, dove Platone sarà giudicato responsabile, suo malgrado, per 
«aver creato l‟illusione del sistema e della ragione costruttiva»2. Ad 
ogni modo, una cosa appare certa: Platone è al contempo il punto ter-
minale della Grecia dei sapienti vissuti nell‟epoca suprema a lui pre-
cedente e l‟origine del pensiero filosofico occidentale che da lui pren-
derà avvio. Lui e Aristotele sono gli epigoni del mondo che li ha pre-
ceduti e incarnano, seppur in maniera, diversa la frattura con la poste-
rità che quel mondo faticherà a comprenderlo. Da queste considera-
zioni bisogna partire, come hanno fatto Colli e, prima di lui, Nie-
tzsche. Al filosofo tedesco, Colli aveva dedicato la sua opera prima 
edita nel 1948, quel Physis kryptesthai philei dall‟eco eraclitea scri-
vendo nella premessa: «ben poco di vitale è stato compreso sinora del-
la Grecia, all‟infuori di quanto hanno detto Nietzsche e Burckhardt»3. 

                                                             
1 Così il figlio Enrico presenta lo scritto del 1937 che confluirà nella tesi di laurea Po-
liticità ellenica e Platone discussa da Colli con Gioele Solari nel 1939. La tesi sarà 
pubblicata lo stesso anno sulla «Nuova Rivista Storica», fasc. III e IV, pp. 169-192 e 
pp. 449-476, con il titolo Lo sviluppo del pensiero politico di Platone. Il passo citato è 
estratto da Platone politico, a cura di E. Colli, Milano, 2007, p. 21. 
2 G. Colli, La ragione errabonda. Quaderni postumi, a cura di E. Colli, Milano, 1982, 
[419]. 
3 Il titolo completo dell‟edizione del 1948 è Physis kryptesthai philei. Studi sulla filo-
sofia greca. Si riportano qui i passi dell‟edizione postuma, La natura ama nasconder-

diversa,



OLTRE LA FILOSOFIA. 
PLATONE E NIETZSCHE NEL PENSIERO DI GIORGIO COLLI 

 

 
90 

Pur essendosi sbagliato sul conto di Socrate – costui non ha scritto 
nulla «e del resto la decadenza era iniziata prima»4 –, Nietzsche è co-
lui che ha teorizzato «anzitutto una dottrina sul sorgere e la decadenza 
della tragedia greca, poi un‟interpretazione complessiva della grecità, 
e addirittura una nuova visione del mondo»5. Sul conto di Platone, ha 
colto l‟importanza dei suoi scritti per poter comprendere filologica-
mente la Grecia dei sapienti: senza di lui gli scritti sublimi di coloro 
che lo hanno preceduto sarebbero perduti e comprendere lo sconvol-
gimento accaduto in Grecia in quell‟epoca sarebbe impossibile6. E di 
questa Grecia dei sapienti che tanto affascina Nietzsche e Colli, Plato-
ne rappresenta l‟ultima fulgida espressione come possiamo leggere 
nelle ultime frasi de La nascita della filosofia7. Platone segna quindi la 
fine di un‟epoca gloriosa e l‟inizio di un‟era che Colli non esita a de-
finire di decadenza.  
Colli ci mostra la frattura fra l‟età aurea dei sapienti e il lungo me-
dioevo dei filosofi che da Socrate e Platone si snoda fino ai giorni no-
stri: 
 
quanto precede la filosofia, il tronco per cui la tradizione usa il nome di “sa-
pienza” e da cui esce questo virgulto presto intristito, è per noi, remotissimi 
discendenti – secondo una paradossale inversione dei tempi – più vitale della 
filosofia stessa.8 
                                                                                                                                   
si, a cura di E. Colli, Milano, 1988. Per il passo citato, p. 14. 
4 G. Colli, Dopo Nietzsche, Milano, 1974, p. 46.  
5 Idem, La nascita della filosofia, Milano, 1975., p. 15. 
6 Questa è la posizione di Nietzsche durante gli anni di insegnamento a Basilea come 
si può evincere dagli appunti delle lezioni tenute dal 1871 al 1876. Facciamo riferi-
mento in particolare a: Einleitung in das Studium der platonischen Dialoge e Die vor-
platonischen Philosophen. Questi appunti sono pubblicati da De Gruyter nei cinque 
tomi contenenti le Philologische Schriften e le Vorlesungaufzeichnungen. Il piano 
dell‟edizione Colli-Montinari prevede la pubblicazione in due tomi con Adelphi. A 
partire dai volumi Philologica della casa editrice Kröner, esistono due versioni italia-
ne a cura di P. Di Giovanni, Plato amicus sed. Introduzione ai dialoghi platonici, To-
rino, 1991 e I filosofi preplatonici, Roma-Bari, 2014. 
7 «Così nasce la filosofia, creatura troppo composita e mediata per racchiudere in sé 
nuove possibilità di vita ascendente. La spegne la scrittura, essenziale a questa nascita. 
E l‟emozionalità, a un tempo dialettica e retorica, che ancora vibra in Platone, è desti-
nata a disseccarsi in un breve volgere di tempo, a sedimentarsi e cristallizzarsi nello 
spirito sistematico», p. 116. 
8 Colli, La nascita della filosofia, cit., p. 116. 



ALFIO NAZARENO RIZZO 
 
 

 
91 

 
Quelli che sono stati arbitrariamente chiamati presocratici – e che Nie-
tzsche non esita a chiamare vorplatonischen Philosophen, filosofi pre-
platonici – erano per Colli dei sapienti. E Colli, come Nietzsche, rende 
merito a Platone: 
 
Senza di lui, che pure è stato l‟autore di un rivolgimento così fatale e definiti-
vo, sarebbe assai difficile avvertire il distacco da quell‟età dei sapienti e attri-
buire al pensiero arcaico dei Greci un‟importanza maggiore di quella di una 
balbettante anticipazione.9 
 
Mentre Platone, dal canto suo, umilmente 
 
chiama la propria letteratura “filosofia”, contrapponendola alla precedente 
“sofia”. Su questo punto non ci sono dubbi: a più riprese Platone designa 
l‟epoca di Eraclito, di Parmenide, di Empedocle, come l‟età dei “sapienti”, di 
fronte a cui egli presenta se stesso soltanto come un filosofo, cioè un “amante 
della sapienza”.10 
 
Se quindi da un lato gli rendono merito per aver permesso la compren-
sione dei secoli che lo hanno preceduto, dall‟altro Nietzsche e Colli ci 
ricordano che con Platone inizia l‟era decadente della filosofia. Il filo-
sofo tedesco lo definisce come «il primo grandioso carattere misto» e 
«tale carattere è impresso tanto nella sua filosofia quanto nella sua 
personalità»11. Platone è una sorta di Giano bifronte12, un ibrido che 
nel cammino verso la conoscenza segna il passaggio dalla sapienza 
folgorante degli inizi alla filosofia disincantata.  
In questo passaggio gioca un ruolo fondamentale l‟avvento della pólis 
in cui l‟uomo greco si realizza attraverso l‟attività politica che 
 
non è semplicemente l‟occuparsi direttamente degli affari dello Stato, ma si-
gnifica in senso amplissimo ogni forma di espressione, ogni estrinsecazione 

                                                             
9 Ibidem, pp. 110. 
10 Ibidem, pp. 110-111. 
11 F. Nietzsche, La filosofia nell’epoca tragica dei Greci, § 2 in Opere, vol. III, tomo 
II, Milano, 1976, p. 276. 
12 Prendiamo in prestito l‟espressione da F. Montevecchi, Giorgio Colli. Biografia 
intellettuale, Torino, 2004, p. 123. 



OLTRE LA FILOSOFIA. 
PLATONE E NIETZSCHE NEL PENSIERO DI GIORGIO COLLI 

 

 
92 

nella pólis della propria personalità.13 
 
Anche Platone è attratto dal fascino dell‟attività politica, come del re-
sto conferma lui stesso nella Settima Lettera (324 b), ma l‟influenza di 
Socrate gli fa assumere «un‟attitudine di attesa e di esitazione di fron-
te all‟azione pratica» che dura fino alla morte del maestro, allorché 
percepisce violentemente il contrasto tra il mondo ideale e la realtà 
umana. Platone deve scegliere tra la fedeltà a Socrate e l‟impegno nel-
la vita politica ateniese consapevole che «per un giovane della sua 
educazione e del suo carattere rinunciare ad un‟azione intesa politica-
mente era quasi un rinunciare alla vita stessa»14. La finezza psicologi-
ca con cui Colli descrive il turbamento del giovane Platone ne fa 
l‟incarnazione della frattura tra le due epoche. Sedotto da Socrate, Pla-
tone aspirava a un modello di sapienza, ma ha subito il fascino della 
novità politica che lentamente spegneva le ultime folgoranti espres-
sioni di un mondo ormai al tramonto – questo è quello che Colli defi-
nisce il «primo presentarsi di una frattura interiore nell‟uomo di pen-
siero»15. Platone rinuncia a prestare la sua opera alla democrazia ate-
niese, ma non rinuncia del tutto ad avere un ruolo attivo nella vita del-
la pólis convinto di potere «migliorare il governo dello Stato» e di po-
tervi introdurre «una vita vera e felice» (Ep. VII, 326 a-327 d). In que-
sto senso, cercherà di continuare l‟opera riformatrice di Socrate: edu-
care gli uomini alla ricerca della sapienza e «trasformare e rinnovare 
lo spirito di tutto lo Stato»16. Questa volontà politica permette di com-
prendere la finalità educativa degli scritti di Platone, al di là di quanto 
                                                             
13 G. Colli, Filosofi sovrumani, a cura di E. Colli, Milano, 2009, p. 23. La descrizione 
dell‟uomo politico greco continua così: «Politico non è solo l‟uomo che partecipa 
all‟amministrazione pubblica, ma ogni cittadino libero che in un modo o nell‟altro ha 
una sua funzione nella vita della pólis, e sopra ogni altro lo è colui che agisce come il 
educatore dei giovani nella città, come il poeta o il filosofo, i quali più di tutti influi-
scono profondamente sulla formazione della spiritualità nella pólis. Politiche diventa-
no quindi tutte le attività spirituali dell‟uomo; arte, religione e filosofia: non è conce-
pibile nel mondo greco un religioso che dalla sua vita interiore sia condotto 
all‟ascetismo, in modo da abbandonare completamente ogni convivenza con altri, co-
me pure non esistono poeti che scrivano i loro versi per la posterità, senza curarsi di 
influire sulla pólis o tutt‟al più sui contemporanei». 
14 G. Colli, Platone politico, cit., pp. 37-38. 
15 Idem, La nascita della filosofia, cit., p. 115. 
16 Idem, Platone politico, cit., p. 37. 



ALFIO NAZARENO RIZZO 
 
 

 
93 

lui stesso scrive nel Fedro (274 c-276 a) e nella Settima Lettera (343 
a) sul valore della scrittura. Sottolineando l‟importanza di questi due 
passi, Colli concorda con Nietzsche nell‟attribuire un valore politico 
agli scritti di Platone, descrivendolo inoltre come «dominato dal de-
mone letterario, legato al filone retorico, e da una disposizione artisti-
ca che si sovrappone all‟ideale del sapiente»17. Platone è diverso da 
coloro che l‟hanno preceduto e non hanno conosciuto l‟ambizione po-
litica. E per questo, Nietzsche lo definisce agitatorischen Politiker, un 
rivoluzionario politico che vuole cambiare il mondo attraverso la scrit-
tura e con questo scopo fonderà l‟Accademia18. Su questo punto Colli 
concorda con Nietzsche e spiega così la nascita della filosofia come 
stile letterario. La vera rivoluzione di Platone non riguarda la sfera 
della politica, ma quella dell‟esposizione letteraria: inserisce nella tra-
dizione dialettica la tendenza teoretica oltrepassa gli interessi pratici 
ma limitati dell‟attualità politica e mosso dall‟intento di educare alla 
conoscenza finisce per fondare una nuova disciplina.  
A partire da questo momento il giudizio di Colli si fa più severo e 
coinvolge anche Nietzsche. In Filosofia dell’espressione, Platone vie-
ne dapprima descritto come uno spirito «abbastanza aristocratico da 
saper ridere della sua „filosofia‟», una lievità che i posteri non capi-
ranno prendendo sul serio le sue parole al punto da farle «diventare il 
materiale per una dissezione anatomica, nelle menti dei professori di 
filosofia tedesca»19. Quindi, viene presentato come una maschera: 
 
Uomo di troppe esperienze e commedie, alla fine non riconosce se stesso fra 
le sue maschere, vuoto, con la sua ambizione di dominio inaridita. Nel de-
clino della maturità, nel rigurgito delle frustrazioni la sua natura tirannica 
medita l‟inganno più fatale, ordisce la rete che avrebbe invischiato le gene-
razioni a venire.20 
 
In Platone «non vi sono dogmi da cercare», ammonisce Colli, e nel 
Parmenide ce lo dice pure, ma la sua incauta fiducia nelle capacità 

                                                             
17 Idem, La nascita della filosofia, p. 114. 
18 F. Nietzsche, Einleitung in das Studium der platonische Dialoge, in Werke. Kriti-
sche Gesamtausg, II, 4, Berlino, De Gruyter, 1994, p.9. 
19 G. Colli, Filosofia dell’espressione, cit., p. 210. 
20 Ibidem, p. 213. 



OLTRE LA FILOSOFIA. 
PLATONE E NIETZSCHE NEL PENSIERO DI GIORGIO COLLI 

 

 
94 

interpretative di chi lo avrebbe letto viene disattesa21. Del Parmenide 
Colli ci fornisce una critica dettagliata in Physis22, ma ancor di più le 
due pagine ad esso consacrate alla dottrina delle Idee in Filosofia 
dell’espressione sono folgoranti e danno la cifra del suo giudizio su 
Platone. E non solo su di lui, poiché per Colli l‟interpretazione che il 
pensiero occidentale ha fatto della dottrina platonica è tutto un ma-
linteso e su questo errore si basa l‟intera storia della filosofia23. Die-
tro la critica alla teoria delle Idee, nel Parmenide si nasconde un 
enigma non risolto che, se da un lato confuta la teoria, dall‟altro mo-
stra come Platone non sia interessato al logos come interiorità, ma 
cerchi piuttosto di offrire ad un pubblico di non iniziati una rappre-
sentazione di ciò che in realtà è inesprimibile24. Il Platone dialettico 
che deduce e dimostra è un innovatore che prova attraverso un nuovo 
stile a formulare una riforma essoterica. Cedendo alla tentazione di 
voler svelare il mistero della verità, Platone rinnega Socrate e i sa-
pienti che lo hanno preceduto che invece alla stessa tentazione ave-
vano opposto resistenza. Questo bisogno di dire Colli lo spiega così: 
 
Il possesso di una conoscenza mistica scioglie da ogni urgenza a manife-
starsi: il tessuto espressivo in generale appare lacerato (poiché 
l‟individuazione non è più operante). Ma tosto i fili si riannodano, e la 

                                                             
21 «Il Parmenide platonico. Nonostante che Platone abbia voluto mascherare la sua 
confessione (che altrimenti avrebbe danneggiato la grande menzogna) c‟è da stupirsi 
che il talento decifratorio e divinatorio di più di due millenni sia stato così ottuso. Il 
tono oracolare, che l‟esposizione solenne richiedeva, e insieme lo scherzo dialettico, 
che è sempre serio, anzi nasconde la cosa più seria (la cosa più incomprensibile per il 
secolo non greci, che non riuscirono mai a dare importanza alla discussione) riusciro-
no a tenere ben nascoste le intenzioni di Platone», La ragione errabonda..., cit., [472]. 
22 G. Colli, La natura ama nascondersi, cit., pp. 301-323. 
23 A Weimar nell‟agosto del „64, Colli annota questo appunto sulla storia della filoso-
fia: «Se si fosse badato che Platone ha scritto i suoi dialoghi per divertimento <dilet-
tantismo, per conquistarsi un posto nel bel mondo>, e addirittura per acquistarsi una 
fama presso il grosso pubblico (il che serviva ai suoi scopi politici), la storia della fi-
losofia non sarebbe quella che è <ci si sarebbe vergognati di fondare su ciò le specu-
lazioni posteriori>. Su un errore quindi si fonda tutto il platonismo degli ultimi duemi-
la anni. In generale gli “influssi” dei filosofi su altri filosofi, cioè quello che si chiama 
storia della filosofia, non sono altro che errori di interpretazione», La ragione erra-
bonda..., cit., [148]. 
24 G. Colli, Filosofia dell’espressione, pp. 211-212. Sulla critica di Colli al Parmenide 
platonico: F. Montevecchi, Giorgio Colli..., cit., pp. 122-125. 



ALFIO NAZARENO RIZZO 
 
 

 
95 

persona vuole conservare ciò che è stato visto, vuole dirlo. S‟impone un 
riflusso verso la parola, e talora persino una riforma essoterica 
dell‟esposizione. La rottura stilistica che certi pensatori operano rispetto 
alla tradizione espressiva della filosofia è r ipercussione di una abnorme 
conquista conoscitiva. Così in Nietzsche. Ogni tradizione viene rinnegata, 
perché l‟oggetto della comunicazione è inaudito.25 
 
Colli si riferisce a Nietzsche ma non è difficile cogliere un riferi-
mento a Platone che accomuna i due filosofi sul piano 
dell‟esposizione filosofica. Platone e Nietzsche rappresentano entram-
bi due personalità debordanti dal punto di vista dell‟espressione. En-
trambi hanno scritto, e hanno scritto tanto. Come Platone, anche 
 
Nietzsche ha scritto molto, moltissimo, è stato un letterato nel senso più ma-
teriale, più ridicolmente totale, un autentico homo scribens. Lui, il dissacrato-
re di ogni eccellenza, non ha saputo dissacrare l‟attività dello scrittore.26 
 
Nella scrittura Nietzsche, come Platone, ha trovato l‟espressione 
estrema della sua vitalità. Ed entrambi hanno riformato l‟espressione 
rompendo con la tradizione. Anche Nietzsche quindi si è reso colpe-
vole di aver tentato di divulgare la verità ai più. Questo nonostante la 
volontà da parte sua di emendare la filosofia dalle colpe dei filosofi 
che lo hanno preceduto. In particolare l‟incedere a tratti biblico dello 
Zarathustra ha un fine mistico intento a «provocare un‟esaltazione 
collettiva che sostituisce il mistero vero e proprio», divulgandolo27. Lo 
Zarathustra 
 
è stato un serio tentativo di portare la filosofia su un piano essoterico, strap-
pandola al tecnicismo, all‟isolamento di cerchie senza risonanza, alla derisio-
ne che viene riservata a un‟arte pretenziosa fuori moda.28 
 
Questo accomuna Nietzsche a Platone e fa dei due filosofi due rifor-
matori dell‟espressione: dal punto di vista dello stile, la forma aforisti-
ca di Nietzsche riprende il dialogo platonico.  

                                                             
25 G. Colli, Dopo Nietzsche, cit., p. 27. 
26 Ibidem, p. 131. 
27 Idem, La ragione errabonda..., cit., [505 (175)]. 
28 Idem, Scritti su Nietzsche, Milano, 1980, p. 113. 



OLTRE LA FILOSOFIA. 
PLATONE E NIETZSCHE NEL PENSIERO DI GIORGIO COLLI 

 

 
96 

Con questa forma Platone era passato dall‟oralità alla retorica scritta, 
con quell‟altra Nietzsche ha il merito di liberarla dall‟astrazione in cui 
si era fossilizzata. L‟affinità di Nietzsche con Platone non si ferma a 
questa fastidiosa prolificità espressiva da cui scaturiscono le loro in-
novazioni stilistiche. Un denominatore comune si può rintracciare nel 
contenuto delle loro rappresentazioni filosofiche, alla cui base sta 
quella conoscenza mistica che li rende affini agli antichi sapienti. In 
questo Colli ritrova un parallelo tra i due poiché «entrambi si fondano 
su un‟esperienza mistica ineffabile»29. Nell‟introduzione allo Zarathu-
stra, Colli ci dice che «i filosofi-mistici di solito ruotano attorno a 
un‟unica esperienza indicibile, a un‟estasi fondamentale» e in Nie-
tzsche questa esperienza è nell‟intuizione dell‟eterno ritorno30. Ma 
come per la teoria platonica delle Idee, anche l‟eterno ritorno è una 
tesi che «aiuta a compiere la deduzione»31, quindi riguarda la sfera 
della rappresentazione32. La volontà di recuperare le condizioni primi-
tive della sapienza si scontra con la loro ambizione di avere un posto 
nel bel mondo e ne viene sopraffatta. Restano così confinati nella sfera 
apollinea e ciò non deve sorprendere considerato quello che Platone 
ha scritto sulla divinazione apollinea nel Fedro (244 a-c e 265) e nel 
Timeo (71 e-72 a) e ciò che Nietzsche ci racconta su Dioniso e Apollo 
nella Nascita della tragedia. Colli va oltre: retrocedendo verso 
l’irrappresentabile ritrova l‟immediatezza nel mistero dionisiaco.  
Nel loro percorso à rebours, Nietzsche e Platone restano intrappolati 
nella rete della rappresentazione. Nell‟esposizione della conoscenza 
mistica e nell‟urgenza che ha nel volerla comunicare, Nietzsche adotta 
lo stesso comportamento di Platone. In Filosofia dell’espressione Col-
li ci dice di diffidare di Platone che, nonostante sia solo un tramite, un 
sentiero che conduce al mondo dei sapienti, tende in maniera quanto-
meno sospetta a voler divulgare il misterico, 
 
con la distorsione letteraria del mito egli promette la ripetizione di quelle 
esperienze a chi si lasci condurre; innaturalmente la conoscenza estatica è 

                                                             
29 Idem, La ragione errabonda..., cit., [392]. 
30 Idem, Scritti su Nietzsche, cit., pp. 112-113. 
31 Idem, Filosofia dell’espressone, cit., p. 45. 
32 L. Anzalone-G. Minichiello, Lo specchio di Dioniso: saggi su Giorgio Colli, Bari, 
1984, pp. 59-66. 



ALFIO NAZARENO RIZZO 
 
 

 
97 

presentata come termine finale di una programmazione razionale.33 
 
Nietzsche – e qui si parafrasa Wilamowitz von Mollendorf -, pur non 
promettendo nulla, si rende colpevole dello stesso crimine: aver voluto 
fare della ricerca della verità una dottrina essoterica rivolgendosi al 
grande pubblico. E se Platone ha gettato le basi per «l‟edificio della 
ragione», il filosofo tedesco è andato oltre facendosi profeta di una 
religione irreligiosa e di una filosofia non filosofica. Avrebbero volu-
to svelare la verità, ma lo hanno fatto scrivendo e la scrittura, Colli 
sentenzia, «almeno riguardo al logos, ha mostrato sinora una natura 
perversa, tralignante e travisante»34. Con la nascita della filosofia, 
l‟enigma della ragione diventa un affare letterario, ma la ragione 
espressiva non si può comunicare attraverso la scrittura, essa «manca 
di vigore manifestante», è un «semplice surrogato dell‟espressione in 
senso metafisico» ed «estende solo illusoriamente la consistenza 
espressiva della parola»35. In Grecia, la scrittura appare con funzione 
letteraria intorno alle metà del sesto secolo nella sfera pratica della po-
litica, con funzione mnemotecnica, senza una particolare autonomia 
espressiva, poi «quando il linguaggio dialettico diventa pubblico, que-
sta autonomia viene parallelamente scoperta, sia pure con lenta gra-
dualità, ed emergono fatali i nomi di Gorgia e Platone»36. Questa evo-
luzione degradante del mezzo scritto si completa intorno al IV secolo: 
se prima la scrittura era «un puro strumento di lavoro», al termine di 
questo processo diventa fine. E quindi ecco prodursi «un nuovo pro-
dotto di concorrenza ala dialettica pubblica e alla retorica: il dialogo 
platonico, due cose in una. Con ciò nasce ufficialmente la filosofia, e 
nasce come letteratura»37. Essa, intesa come genere letterario, quindi 
come scrittura e falsificazione, nasce con Platone e i suoi Dialoghi. In 
un paragrafo intitolato Morte della filosofia, Colli descrive lo sma-
scheramento di Nietzsche nei confronti della grande menzogna. Defi-
nire la filosofia menzognera è «devastante» perché intorno a essa – a 
differenza dell‟arte – hanno danzato secoli di speculazione razionale e 

                                                             
33 G. Colli, Filosofia dell’espressione, cit., p. 208. 
34 Ibidem, p. 197. 
35 Ibidem, p. 198. 
36 Ibidem, p. 201. 
37 Ibidem, p. 206. 



OLTRE LA FILOSOFIA. 
PLATONE E NIETZSCHE NEL PENSIERO DI GIORGIO COLLI 

 

 
98 

di elaborazione concettuale. Nietzsche ha operato questo smaschera-
mento senza tuttavia trovare la causa della falsificazione: così come 
non può comunicare l‟esperienza mistica che sta alle sue origini, nes-
suna esperienza immediata potrà essere espressa nella filosofia. Tutta-
via, pur avendo screditato la filosofia e sbugiardato ogni filosofo, Nie-
tzsche a causa del suo troppo scrivere cade nella sua stessa trappola e 
«perisce in questo incendio, da lui appiccato»38. La colpa gli è però 
perdonata, poiché «la filosofia è smascherata senza rimedio» e la sua 
morte «sgombra la strada alla sapienza»39. Colli definisce Nietzsche il 
grande liberatore e siamo d‟accordo con lui poiché con la sua azione 
tesa al recupero della sapienza antica «rende possibile una visione 
“soltanto” teoretica del mondo»40. 
Sembrerebbe così che al di là di Platone e al di qua di Nietzsche nulla 
o poco sia degno di nota. Se si eccettuano Spinoza, per il quale Colli 
nutre pari venerazione, Kant e Schopenhauer, ciò che sta tra Platone e 
Nietzsche si può riassumere in una sola parola: menzogna. Già a parti-
re da Aristotele si rintracciano «banalità» e «dichiarazioni calunniose» 
sull‟origine della filosofia greca a cui «più tardi si aggiunse 
l‟incomprensione e l‟incapacità di comprendere»41. Nietzsche demoli-
sce l‟edificio della ragione le cui fondamenta erano state costruite da 
Platone e distrugge ogni dottrina morale – ma la morale è un crimine 
che appartiene piuttosto a Socrate. Il rovesciamento del filosofo tede-
sco sta tutto in questa inversione di rotta alla riscoperta della sapienza: 
«La mia filosofia è un platonismo alla rovescia: quanto più lontano ci 
si mantiene da ciò che veramente è, tanto più pura, più bella e miglio-
re è la vita. La vita nell‟apparenza come scopo»42. Ma Nietzsche dice 
platonismo e non Platone e così facendo rovescia due millenni di 
sconvenienti interpretazioni del pensiero del filosofo greco. Una gira-
volta – o, perché no?, un enigma – che scagiona l‟amico Platone – 
amicus Plato, sed magis amica veritas. Animati dallo stesso furore 
mistico che li ha portati a disprezzare ciò che era loro contemporaneo 

                                                             
38 Idem, Dopo Nietzsche, cit., p. 81. 
39 Ibidem, p. 82. 
40 Ibidem, p. 89. 
41 Idem, La ragione errabonda..., cit., [339]. 
42 F. Nietzsche, Frammenti postumi 1869-1874, I, 7[156], in Opere, vol. III, tomo III, 
parte I, Milano, 1989. 



ALFIO NAZARENO RIZZO 
 
 

 
99 

entrambi hanno il raro privilegio di provocare la venerazione o il di-
sprezzo. Se Platone rappresenta il punto terminale del misticismo gre-
co sviluppatosi contestualmente al fenomeno dionisiaco, Nietzsche è 
colui che «da solo ha sollevato il livello complessivo dei nostri pensie-
ri sulla vita», con la sua voce «ha coperto ogni altra voce del presente» 
e con la chiarezza del suo pensiero «fa apparire sfocato ogni altro pen-
siero»43. Il loro rapporto con la storia della filosofia li accomuna poi-
ché entrambi prescindono dal concetto stesso di filosofia: per Platone 
è una semplice parola che indica un‟aspirazione alla sapienza, dunque 
inferiore alla sapienza stessa; per Nietzsche è una disciplina con le sue 
certezze – passate presenti e future – da demolire. In realtà non c‟è 
storia della filosofia per nessuno dei due: nata come stile letterario da 
una passione di Platone, il desiderio ardente di vivere nella verità 
(Phaedo 64 a-65b), Nietzsche vi scruta un destino, quello del distrut-
tore par excellence44, e la oltrepassa. Entrambi vivono la filosofia co-
me un enigma, ma nel labirinto della conoscenza non percorrono lo 
stesso cammino. 
 
 

BIBLIOGRAFIA 
 
L. Anzalone-G. Minichiello, Lo specchio di Dioniso: saggi su Giorgio 
Colli, Bari, 1984 
G. Colli, Dopo Nietzsche, Milano 1974 
-, La nascita della filosofia, Milano 1975 
-, La ragione errabonda. Quaderni postumi, a cura di E. Colli, Milano 
1982 
-, La natura ama nascondersi, a cura di E. Colli, Milano 1988 
-, Platone politico, a cura di E. Colli, Milano 2007 
-, Filosofi sovrumani, a cura di E. Colli, Milano, 2009 
F. Montevecchi, Giorgio Colli. Biografia intellettuale, Torino, 2004 
F. Nietzsche, Ecce Homo, in Opere, vol. VI, tomo III, Milano, 1970 
-, La filosofia nell’epoca tragica dei Greci, in Opere, vol. III, tomo II, 
Milano, 1976 
                                                             
43 G. Colli, Dopo Nietzsche, Milano, Adelphi, 1974, p. 199. 
44 F. Nietzsche, Ecce Homo, Perché sono un destino, § 2, in Opere, vol. VI, tomo III, 
Milano, 1970. 



OLTRE LA FILOSOFIA. 
PLATONE E NIETZSCHE NEL PENSIERO DI GIORGIO COLLI 

 

 
100 

-, Frammenti postumi 1869-1874, in Opere, vol. III, tomo III, parte I, 
Milano, 1989 
-, Einleitung in das Studium der platonische Dialoge, in Werke. Kriti-
sche Gesamtausg, II, 4, Berlino, De Gruyter, 1994 
 



SOMMARIO 
 
 

SOMMARIO 
 
 
 

FILOLOGIA PLATONICA DEL XX SECOLO (1). 
TRADIZIONE INDIRETTA 

»       1 

(Michele Curnis)  
1. “INDIRETTA” O “MEDITATA”?  »        1 
2. VALUTAZIONI DELLA TRADIZIONE INDIRETTA DI 

PLATONE NEL CORSO DEL NOVECENTO 
»        5 

3. PLATONE “MEDIATO”: IL CASO DI GIOVANNI 

STOBEO 
»      16 

  
LE CITAZIONI OMERICHE IN PLATONE: EFFETTI 
DELLA TRADIZIONE ORALE O INTENZIONALI 
ADATTAMENTI? 

»      21 

(Alessio Faedda)  
1. I. »      21 
2. II. »      27 

      3.    III. 
4. IV. 
5. V. 
6. VI. 

»      31 
»      33 
»      35 
»      39 

  
UN EXEMPLUM DELLA RICEZIONE DELLA 
FILOSOFIA DI PLATONE NEL MONDO ISLAMICO: 
IL KITĀB AL-ĞĀMIʽ DI ABŪ NASR AL-FĀRĀBĪ E 
IL PRIMATO DI ARISTOTELE NELLA STORIA 
DELLA FALSAFA 

»      45 

(Gabriele Papa)  
  
ALEXANDRE KOJÈVE INTERPRETE DI PLATONE »       57 
(Giampiero Chivilò)  

1. IL CONTESTO ERMENEUTICO 

DELL’INTERPRETAZIONE KOJÈVIANA DI PLATONE 
»       57 

2. AUSEINANDERSETZUNG CON JACOB E LEO 

STRAUSS 
»       61 



SOMMARIO 
 
 

3. CARATTERI DELL’INTERPRETAZIONE KOJÈVIANA 

DI PLATONE 
»       66 

  
LA FILOSOFIA COME PATHOS. PLATONE NEGLI 
SCRITTI GIOVANILI DI NIETZSCHE 

»     75 

(Rodolfo Sideri)  
  
OLTRE LA FILOSOFIA. PLATONE E NIETZSCHE 
NEL PENSIERO DI GIORGIO COLLI  

»     89 

(Alfio Nazareno Rizzo)  
  

DA ARISTOTELE A PLATONE: 
L’INTERPRETAZIONE HEIDEGGERIANA DEL 
SOFISTA 

»     111 

(Alessandro Raffi)  
  
«LA PIÙ ALTA PERSONALITÀ FILOSOFICA DI 
TUTTI I TEMPI». PLATONE SECONDO 
L’ESISTENZIALISMO NEOILLUMINISTICO DI 
NICOLA ABBAGNANO 

»     107 

(Pietro Console)  
 
IL GRILLO: UNA BATTAGLIA PER LA PAIDEIA 
PLATONICA 

»     129 

(Sara De Leonardis)  
1. INTRODUZIONE »     143 
2. DUE CULTURE A CONFRONTO »     143 
3. IL GRILLO E LA POLEMICA CON ISOCRATE »     146 

  
PLATONE E LA STORIA DELLA SCIENZA ANTICA 
SECONDO MARIA TIMPANARO CARDINI  

»     157 

(Rossana De Laurentiis)  
1. LE TRADUZIONI »     161 
2. I DIALOGHI DI PLATONE »     167 
3. LA FILOSOFIA GRECA TRE SCIENZA ANTICA E 

FILOLOGIA 
 

»     172 
 
 



SOMMARIO 
 
 

4. MARIA TIMPANARO CARDINI E L’IMPIEGO CIVILE 

NELLA SOCIETÀ 
 

»     177 
 

ARENDT DI FRONTE A PLATONE: POLITICA E 
FILOSOFIA 

»     185 

(Dario Zucchello)  
1. LA TRADIZIONE »     185 
2. LA POLIS REALTÀ POLITICA DELLA LIBERTÀ »     194 
3. L’ESPERIENZA DELLA POLIS »     196 
4. UN MONDO DI PAROLE E OPINIONI »     200 
5. LA POSIZIONE SOCRATICA 
6. UNA TRAGEDIA SOCRATICA 
7. L’ «IDEOCRAZIA » DI PLATONE 
8. NELLA CAVERNA DI PLATONE 
9. QUELLO CHE PLATONE NON DICE 

 

»     202 
 »     205 
 »     208 
 »     214 
 »     221 
 

IL NEOPLATONISMO NELL’ONTOLOGIA CHIMICA 
DI JAN BAPTISTA VAN HELMONT 

»     229 

(Maria Paola Banchetti-Robino)  
1. IL VITALISMO NEOPLATONICO RINASCIMENTALE »     229 
2. IL CORPUSCOLARISMO VITALISTICO 

CINQUECENTESCO E SEICENTESCO 
3. IL VITALISMO NEOPLATONICO NELL’ONTOLOGIA 

CHIMICA DI PARACELSO 
4. IL NEOPLATONISMO NELL’ONTOLOGIA CHIMICA 

DI HELMONT 
5. I CAMBIAMENTI SOSTANZIALI, LE RAGIONI 

SEMINALI, E LE TRASMUTATAZIONI CHIMICHE 
6. L’INTERPRETAZIONE HELMONTIANA 

NEOPLATONICA DI SPIRITO E DI FERMENTO 
7. CONCLUSIONE 

»     232 
 

»     236 
 

»     240 
 

»     245 
 

»     248 
 

»     253 
  

 

 

 



SOMMARIO 
 
 
 

 

 

 

 

 


